
 مدرسة علم الانسان
لوب الحياة الإلهيةئ أس؛ مباداسلوب الحیاة  

1 
 

 

 دراسة أنواع الذنوب في الثقافة القرآنية؛ الفرق بين الإثم، والذنب، والمعصية

 ما هي أنواع الذنوب في القرآن؟ وما المصطلحات التي استخدمها الله لوصفها؟  

في رحلتنا نحو الكمال الإنساني، يسعى معظمنا لاكتساب الفضائل، ولكن الأهم من ذلك هو إدراك 

قد يبُطل أعمالنا الصالحة ويمنع ثمارها من الاستمرار. فطالما لم نتعرف على العوائق ما 

والمفسدات، لن يكون لخير أعمالنا أثر دائم. وكما ذكرنا سابقًا، فإن أكبر عقبة في طريقنا إلى الخلود، 

الفضائل والتي قد تذهب بكل جهودنا سدىً، هي الذنوب. لذا، فإن أولى واجباتنا قبل السعي نحو 

 والأعمال الصالحة هي معرفة الذنوب بأنواعها والابتعاد عنها.

، نجد أن هناك عدة تقسيمات لها، ومن أكثرها شيوعًا  هو تقسيمها تصنيف الذنوبعند الحديث عن 

إلى ذنوب ظاهرة وذنوب باطنة. فالذنوب الظاهرة أو البدنية هي تلك التي يرتكبها الإنسان بجوارحه 

السرقة، القتل، شرب الخمر، التجسس، الغيبة، والقذف. أما الذنوب الباطنة أو  وأعضائه، مثل

القلبية فهي الحالات النفسية والصفات المذمومة التي يضُمرها الإنسان في قلبه؛ مثل الحسد، 

 والبخل، والغضب، وسوء الظن، والكِبر، والنفاق، والعجب و غيره.

وكبائر، حيث توجد معايير محددة للتمييز بينهما، ومن هناك تصنيف آخر يقسم الذنوب إلى صغائر 

أبرز هذه المعايير أن كل ذنب ورد بشأنه وعيد مباشر بالعذاب في القرآن أو السنة، يعُتبر من الكبائر. 

والربا شُبّه مرتكبه بمن يحارب الله  1على سبيل المثال، القتل جاء بشأنه وعيد صريح بالعذاب،

رًا شديدًا في حقه. أما الذنوب التي لم يرد بشأنها وعيد صريح، فتُعتبر من مما يعُد تحذي 2ورسوله،

الصغائر. وبالطبع، هناك معايير فقهية أخرى للتمييز بين الكبائر والصغائر، لكنها موضوعات تناولتها 

 الكتب الفقهية بتفصيل، ولن نخوض فيها هنا اختصارًا.

                                                           
 93سورة النساء، الآية  1
 279سورة البقرة، الآية  2

https://www.almaaref.org/maarefdetails.php?subcatid=1208&id=9734&cid=308&supcat=37&bb=39&number=11


 مدرسة علم الانسان
لوب الحياة الإلهيةئ أس؛ مباداسلوب الحیاة  

2 
 

هو دراسة المفاهيم القرآنية للذنوب وتحليل  الموضوع الأساسي الذي سنناقشه في هذا الدرس

 المصطلحات التي استخدمها القرآن لوصفها، وهو ما سنتطرق إليه في الفقرات القادمة.

 مفهوم أنواع الذنوب في القرآن

تحمل دلالة  كلمة خاصة بولكل حالة من حالات الذن، توجد في لغتنا الجميلة وهي لغة أهل الجنة

العربية بين جميع لغات العالم بهذه الميزة الفريدة؛ ولهذا السبب أنزل  تنالغ. تتمتع معنوية معينة

 محتوى للإنسان.الله القرآن باللغة العربية ليقدم أفضل وأشمل 

فيما يتعلق بالذنوب في القرآن الكريم، تم استخدام تعابير متعددة مثل إثم، ذنب، سيئة، خطيئة، 

وفساد، وتعبر كل منها عن حالات مختلفة للنفس. هناك وجوه متعددة لأفعالنا، وتعكس كل من هذه 

 بير بشكل منفصل.. سنقوم في ما يلي بشرح كل من هذه التعاهاالتعبيرات جانبًا من

 الإثم

يطُلق على الذنب مصطلح إثم لأنه يبطئ أو يوقف حركتنا  3عني التباطؤ والتأخر عن الخيرات.ت"الإثم" 

نحو هدف خلقنا؛ تمامًا كما يحدث عندما تتوقف حركة الجنين في رحم الأم لفترة معينة دون أي 

الجنين عند الولادة من العديد من الأضرار والنواقص تكوين للأعضاء. من الطبيعي أن يعاني مثل هذا 

وكذلك فإن الذنب له آثار مشابهة، حيث يعرقل ولادة الإنسان السليمة إلى  4التي تعيق حياته الدنيوية.

 البرزخ.

 الذنب

، التي تعني في أصلها اللغوي ”ذنب“من بين المصطلحات التي يستخدمها القرآن الكريم تأتي كلمة 

سُمي الذنب بهذا الاسم لأنه يترك أثره في النفس  5الوخيمة والآثار السيئة للفعل القبيح. العواقب

                                                           
3  ، ي

 63، ص 1يم، جآن الكر لألفاظ القر  مفرداتال. الراغب الاصفهان 
 120سورة الأنعام، الآية  4
5  .  ، ي

 331ص ،1يم، جآن الكر لألفاظ القر  مفرداتالالراغب الاصفهان 



 مدرسة علم الانسان
لوب الحياة الإلهيةئ أس؛ مباداسلوب الحیاة  

3 
 

فأي فعل يقوم به الإنسان، يكون له أثر لحظي سريع الزوال، وأثر آخر .6 البشرية حتى يوم القيامة

لسكريات تشبه النفس في هذا الأمر الجسد البشري، فكما أن تناول الدهون وا طويل الأمد يبقى معه.

الزائدة التي لا يحتاجها الجسم يؤدي إلى تراكمها داخله، مما يسبب أمراضًا مختلفة لاحقًا، فإن الذنوب 

تعمل بالطريقة نفسها؛ فحتى لو كان الذنب صغيرًا بحجم حبة الخردل، فإنه يلوث النفس بسبب عدم 

فس فقط، بل تمتد آثارها إلى انسجامه مع الفطرة الإنسانية. هذه التراكمات لا تظل محصورة في الن

فعلى سبيل المثال، عندما ينشر أحدهم شبهة دينية أو فكرة خاطئة بين الناس، أو  المجتمع أيضًا.

يرفع مقطعًا غير لائق على الإنترنت، أو يؤلف كتاباً يزعزع العقيدة، فإن تأثير هذه الأفعال لا يقتصر على 

به كثيرون. لذا، فإن المسؤولية يوم القيامة لا تتوقف حياته، بل يمتد لأجيال لاحقة، وقد يضل بسب

عند الفعل نفسه، بل تشمل جميع تبعاته السلبية، مما يفسر طول يوم الحساب، الذي يستغرق 

 خمسين ألف سنة لمراجعة جميع الأعمال وآثارها.

يحُذف  تشبه النفس ذاكرة الحاسوب، حيث تحتفظ بجميع الأفعال التي يقوم بها الإنسان. وعندما

شيء منها، قد يبدو أنه اختفى، لكنه في الحقيقة يظل قابلًً للًسترجاع. كذلك، عندما يتوب الإنسان، 

فإن الله يستر آثار الذنب، لكنها لا تزول تمامًا. وإذا لم يحذر الإنسان، فقد تعود هذه الذنوب للظهور 

. ولهذا أكدت الروايات على ضرورة مجددًا، كما يرتفع الطين الراكد في قاع النهر عند أدنى اضطراب

 7اجتناب السيئات أولى من اكتساب الحسنات".تجنب الذنوب، صغيرها وكبيرها، وأن "

 السيئة

التي غالبًا ما تأتي  8، ”سيئة“من المصطلحات الأخرى التي يستخدمها القرآن لوصف الذنب كلمة 

سُميت السيئة بهذا الاسم لأنها تشوه باطن  9المقبول.، وتعني الفعل القبيح وغير ”حسنة“مقابل 

                                                           
 14سورة الشعراء، الآية  6
 987الصفحة  - 2ج  -محمد الريشهري  -ميزان الحكمة  7
 160سورة الأنعام، الآية  8
 177، ص 1. الزبيدي، تاج العروس، ج 9



 مدرسة علم الانسان
لوب الحياة الإلهيةئ أس؛ مباداسلوب الحیاة  

4 
 

الإنسان، وتجرده من النور والطمأنينة، وتقربه من طباع الوحوش المفترسة. في السيئة، يدرك 

الإنسان قبح الفعل، لكنه مع ذلك يقُدِم عليه بسبب ضعف إرادته أمام رغباته وشهواته. بمعنى أن 

 رمة الفعل، لكن النفس الأمّارة بالسوء تدفع صاحبها لارتكابه.المخالفة تكون متعمدة، مع العلم بح

 الوزر والثقل

وسُمي الذنب وزرًا لأنه ”. الثقِل“التي تدل على الذنب، ويعني  10هو أحد المصطلحات القرآنية ” الوزر“

ي ويبطئ سيره نحو الهدف الذي خُلق لأجله. فالإنسان الذي يثُقل نفسه بالمعاص 11يثُقِل الإنسان،

يواجه طريقًا وعِرًا في البرزخ، إذ سيكون عليه حمل أثقال ذنوبه على ظهره، والعبور من خلًل وديان 

موحشة ومخيفة، مليئة بالمخاطر التي صنعها بنفسه، ومطاردة من قبل وحوش متجسدة من أعماله 

 السيئة.

 المعصية

وتعبر عن موقف يتخذ فيه  12"المعصية"،من أنواع الذنوب من حيث المصطلحات القرآنية، هي 

فعلى سبيل المثال، يدرك الإنسان  الإنسان قرارًا بالتمرد على التشريعات الإلهية، رغم معرفته بها.

أنه مسؤول عن حقوق أسرته، وأنه ملزم بأداء العبادات، وأن الظلم حرام، لكنه يتجاهل هذه الأوامر 

ج عن هيمنة الجانب الحيواني على الجانب الروحي في النفس بدافع التمرد الداخلي. هذا العصيان نات

 البشرية، مما يجعلها غير قادرة على الامتثال لما يأمر به الله.

 الحوب

"الحوبة" في  13في القرآن مرة واحدة فقط، وذلك في سياق أكل مال اليتيم،” الحوب“ورد مصطلح 

ى ارتكاب الذنب،  ولهذا فقد استخدم القرآن هذا اللغة تعني الحاجة والضرورة التي تدفع الإنسان إل

                                                           
 18سورة فاطر، الآية  10
 167، ص 13ذيب اللغة، ج. الأزهري، ته 11
 9سورة المجادلة، الآية  12
 2سورة النساء، الآية  13



 مدرسة علم الانسان
لوب الحياة الإلهيةئ أس؛ مباداسلوب الحیاة  

5 
 

المصطلح للإشارة إلى الاعتداء على أموال الأيتام، لأن مبررات هذا الفعل غالبًا ما تكون مرتبطة 

يدل على شيء مقزز ومثير للًشمئزاز، لأن ” الحوب“بالاحتياج أو الطمع تحت ستار الضرورة. كما أن 

 .14 الذنب بطبيعته مكروه ومنفر

 الجرم

"الجرم" هو الانقطاع والابتعاد  .15”الجُرم“من المصطلحات الأخرى التي وردت في القرآن والسنّة هي 

عن الحق، والمجرم هو من خرج عن المسار الطبيعي للحياة وابتعد عن ما هو جدير به. يطُلق على 

ق الحق، التي هي الله الذنب اسم "جرم" لأن الفرد، من خلًل ارتكابه، يبتعد عن مسار الحق ومصادي

)عليهم السلًم(، ويدخل في وادي الضلًل. إن الابتعاد عن الحق والخروج عن الصراط والمعصومون

المستقيم يمُرض قلب الإنسان، وكلما زادت هذه المسافة، زادت شدة مرض القلب. كما ذكرنا 

وشدة المرض، لابد له سابقًا، فإن القلب المريض سيعاني من حياة برزخية صعبة، وعلى حسب نوع 

 أن يبقى في مستشفى جهنم ويتحمل آلام العلًج لكي يصل إلى الحالة الطبيعية.

 أخط

" مقابل العمل الصحيح، وعادة ما تشير إلى الأفعال التي تحدث عن غير قصد أتسُتخدم كلمة "خط

نعتزم على ارتكاب الذنب في ومن خلًل الغفلة. أحياناً نرتكب ذنبًا عن جهل وعدم معرفة؛ دون أن 

الحقيقة، ولكن بسبب محدودية معرفتنا وعدم بذل جهد للحصول على الوعي في هذا المجال، نقع 

، تماما مثل 16في وادي الذنب عن غير قصد. هذه الأنواع من الذنوب في الأدبيات الدينية تسُمى"خطا"

ف الشعوب، لكنها ليست موضع تأييد من العديد من العادات والتقاليد الخاطئة التي تنتشر بين مختل

 الله وتعتبر خطأ.

 

                                                           
 250 ص، 3 ج، الأمثل في تفسير القرآن الشيرازي،م . مكار14
 55سورة الأنعام، الآية  15
 92سورة النساء، الآية  16



 مدرسة علم الانسان
لوب الحياة الإلهيةئ أس؛ مباداسلوب الحیاة  

6 
 

 الفساد

 17، وقد سمعنا جميعًا بها؛القرآني "الفساد" هو من الكلمات الأخرى التي تسُتخدم كثيرًا في الأدب

أو  على سبيل المثال، نقول إن هذا الطعام فاسد، أو أن هذا الاعتقاد فاسد، مما يعني أن ذلك الطعام

ذلك الاعتقاد قد ابتعد عن الحالة المرغوبة وأصابه خلل. الفساد يقابل الصلًح والسلًمة، ويشير إلى 

أي نوع من الخلل في الأداء أو الاعتقاد أو الرأي الذي يبعد الأفراد عن الحالة المرغوبة؛ على سبيل 

بعلًقتهما عن الحالة المرغوبة  المثال، إثارة الفتنة والنميمة بين شخصين تحُدث فسادًا، لأنها تبتعد

وما يجب أن يكون. أو أن بعض السلوكيات الاجتماعية غير السليمة، مثل عدم الالتزام بالزي 

المناسب، تحُدث فسادًا في المجتمع. كما أن عدم الالتزام بالوحدة الوطنية وتضحية المصالح 

 ع.الجماعية من أجل المصالح الفردية والحزبية، قد تفُسد المجتم

 القبيح

هد و"القبيح" يعني شيء غير جميل وزائد عن الحد. يكون القبح أحياناً في شكل  18"القبح" يعني الزُّ

يكون القبح في اللفظ، مثل عدم الأدب واستخدام قد الفعل، مثل ارتداء ملًبس المنزل في الخارج. و

أصل القضية قبيحًا، والتفكير أو الحديث عنها ليس عملًً قد يكون  الألفاظ البذيئة تجاه الآخرين. أو

 صحيحًا.

 

في هذا المقال، تحدثنا عن أنواع الذنوب من منظور القرآن، وقلنا إنه في الثقافة قد تسُتخدم كلمات 

مثل "ذنب"، "حوب"، "جرم"، "إثم"، "وزر"، "سيئة"، "معصية"، "خطا"، "فساد"، أو "قبيح" وما شابهها 

ن الذنب، ولكن في لغة القرآن والروايات، تحمل كل من هذه الكلمات معاني خاصة ودقيقة للتعبير ع

 تعكس حالات مختلفة للنفس، وتحذرنا في الواقع من ارتكاب الذنب برسالة خاصة وتنبيه خاص. 

                                                           
 83سورة القصص، الآية  17
 42سورة القصص، الآية  18


